
theo boer | stef groenewoud | wieke ligtenberg

Euthanasie 
en de dokter 

54 ervaringsverhalen van artsen



5

Inhoudsopgave

woord vooraf� 9

hoofdstuk i 
de autonome patiënt en zijn levensverhaal� 15

	 1	 Afscheid met een glimlach  / 20
	 2	 De diabetes-professor  / 24
	 3	 De kist stond al klaar  / 27
	 4	 Verslaafd en terminaal  / 30
	 5	 In één teug  / 34
	 6	 Ik kreeg het leven, ik geef het weer terug  / 37
	 7	 Een datum heb ik al  / 40

hoofdstuk ii
complexe euthanasie: dementie en psychiatrie� 45

	 8	 Briefjes met ‘euthanasie’ erop  / 50
	 9	 Angst voor medicijnen  / 54	
	10	 Onbehandelde suïcidaliteit  / 57
	11	 Afhaken op het laatst  / 61
	12	 Hier heb ik 25 jaar op gewacht  / 64
	13	 De moeder van een collega  / 68
	14	 Zeg maar niet tegen de kinderen  / 73
	15	 Moeder en dochter  / 77
	16	 Twee doodzieke kindjes  / 81

hoofdstuk iii 
zijn er andere opties?� 85

	17	 Als palliatieve sedatie geen optie is  / 89
	18	 Beiden terminaal  / 92
	19	 Ik had je wat anders gevraagd  / 95



6 inhoudsopgave

	20	 Twee kapiteins op een schip  / 98
	21	 Balanceeract  / 103
	22	 Dan stap ik wel voor de trein  / 107

hoofdstuk iv 
persoonlijke grenzen� 111

	23	 Ik bleef het moeilijk vinden  / 115
	24	 De verlossing  / 119
	25	 ‘Jij bent toch gelovig?’  / 122
	26	 ‘Geskipt’  / 126
	27	 Een ‘goede’ vrijdag?  / 131
	28	 Geen goede binnenkomer  / 136
	29	 Een ideale dood  / 140
	30	 De dood had andere plannen  / 142
	31	 Een juridisch staartje  / 146
	32	 Mama gaat iemand doodmaken  / 151

hoofdstuk v 
twijfel en zekerheid� 153

	33	 Het was bíjna fijn  / 157
	34	 Twijfel op het eind  / 161
	35	 Kan het dit weekend niet?  / 164
	36	 De vrouw die toch niet dood wilde  / 168
	37	 Nog gezonder dan ikzelf  / 171

hoofdstuk vi
euthanasie in een instelling� 175

	38	 Ik wil mijn organen doneren  / 178
	39	 Euthanasie in het ziekenhuis  / 182
	40	 Staan die auto’s er voor mij?  / 185
	41	 Sterven doet leven  / 189
	42	 Een onverwacht verzoek  / 193



7inhoudsopgave

hoofdstuk vii 
leren en reflecteren� 199

	43	 Altijd in het middelpunt  / 204
	44	 Gebed voor de stervende  / 208
	45	 Moet ik dan eerst bijna dood zijn?  / 211
	46	 Zeg nooit ‘nooit’  / 217
	47	 De vragen blijven  / 221
	48	 Een bijzondere arts-patiëntrelatie  / 225

hoofdstuk viii 
wederkerigheid en dankbaarheid� 229

	49	 Wil je een slaapliedje voor me zingen?  / 234
	50	 Klemgezet  / 238
	51	 Wie zorgt voor wie?  / 242
	52	 Ik wil je nog graag iets zeggen  / 246
	53	 Laverend naar het einde  / 250
	54	 Geen euthanasie voor mijn man  / 255

literatuur� 259

register van thema’s� 261

over de samenstellers� 263

anderen over Euthanasie en de dokter� 264



9

Woord vooraf

Wereldwijd wordt verschillend gedacht over eutha-
nasie: in de meeste landen is het verboden, en waar 
actieve levensbeëindiging wel is toegestaan, gaat het 

in veel gevallen om hulp bij zelfdoding. Daarbij is het de patiënt 
zelf die een einde aan zijn leven maakt, meestal met behulp van 
een drankje dat door een arts wordt voorgeschreven of aange-
reikt. Nederland staat als een van de weinige landen daarnaast 
euthanasie toe, dus levensbeëindiging door een dokter. Dat heeft 
geresulteerd in een geleidelijke maar duidelijk waarneembare toe-
name van het aantal euthanasiegevallen. In 2024 waren er 9.958 
meldingen van euthanasie, wat overeenkomt met 5,8 procent van 
de sterfgevallen. Regionaal en lokaal loopt dat percentage soms 
op tot rond de 15 procent.

Daarmee is euthanasie in zekere zin een gewone dood gewor-
den. Want hoewel mensen zich soms hardop afvragen of je levens-
beëindiging ‘wel van een dokter mag vragen’, blijkt uit enquêtes 
dat veel Nederlanders euthanasie inmiddels vinden horen bij 
‘wat artsen doen’. Overigens is euthanasie iets anders dan pallia-
tieve zorg (bestrijding van symptomen) en palliatieve sedatie (het 
langdurig in slaap brengen van een patiënt). Bij geen van beide is 
immers sprake van levensbeëindiging.

Waar we in een eerdere uitgave (Boer, Groenewoud en De Jonge 
2020) nabestaanden aan het woord lieten over hun ervaringen 



10 woord vooraf

met euthanasie bij een geliefde, gaat het in dit boek over de erva-
ringen van artsen. Ook bij dit boek gooiden we breed en aselect 
de netten uit: persoonlijk, via de sociale media en via websites. In 
een jaar tijd ontvingen we 54 inzendingen van in totaal 41 huisart-
sen, scen-artsen en medisch-specialisten. De meesten leverden 
één verhaal, enkelen schreven twee verhalen, terwijl één arts er 
drie toestuurde. Eén verhaal kent twee auteurs. Al die verhalen 
zijn opgenomen, hoe de auteur ook over euthanasie denkt. Het 
resultaat is een grote diversiteit aan ervaringen. Maar alle verha-
len hebben gemeen: ze zijn authentiek, eerlijk, en integer.

Om structuur aan te brengen, hebben we de verhalen in 
acht groepen ingedeeld, variërend van ‘complexe euthanasie’ 
tot ‘euthanasie in een instelling’, en van ‘autonomie van de pati-
ënt’ tot ‘persoonlijke grenzen van de arts’. Menig verhaal zou in 
meer dan één hoofdstuk hebben gepast. De indeling bood ons als 
redacteurs – allen werkzaam in de gezondheidszorgethiek – de 
gelegenheid om op deze (groepen) verhalen ethisch te reflecte-
ren. Daarbij is hoofdstuk 8 over ‘wederkerigheid en dankbaarheid’ 
in zekere zin het normatieve kernstuk van deze bundel. Aan de 
hand van de zorgethische benadering van Joan Tronto bespreken 
we het belang van wederkerigheid in de arts-patiëntrelatie – ook, 
en misschien wel juist, als het gaat om de ingrijpende vraag aan 
een arts of die je leven wil beëindigen. Vast en zeker hadden we 
nog andere hoofdstuktitels kunnen bedenken. Zoals: ‘Wie brengt 
euthanasie het eerst ter sprake, arts of patiënt?’, ‘Euthanasie in de 
huisartsenpraktijk’ of ‘Het werk van de scen-arts’. Deze en andere 
thema’s zijn in de index achter in het boek opgenomen, zodat de 
verhalen die daarover gaan eenvoudig gevonden kunnen worden.

Veel van de ethische reflecties zijn gerelateerd aan de wettelijke 
zorgvuldigheidscriteria. Die luiden: (1) er is sprake van een wel-
overwogen en vrijwillig verzoek, (2) de arts is overtuigd dat de 
patiënt ondraaglijk en uitzichtloos lijdt, (3) de patiënt is door de 
arts goed geïnformeerd, (4) er is geen redelijke andere oplossing 



11woord vooraf

voor de situatie van de patiënt, (5) ten minste één onafhankelijke 
andere arts heeft met de patiënt gesproken en (6) de euthanasie is 
medisch zorgvuldig uitgevoerd. 

Belangrijk is dat, hoewel de ondraaglijkheid van het lijden 
formeel niet voor de arts invoelbaar hoeft te zijn, invoelbaarheid 
voor veel artsen wel degelijk is waar het om draait.

Waarom al deze verhalen bundelen? Ze kunnen bij een breder 
publiek het begrip voor artsen vergroten. Veel mensen zijn zich 
niet of nauwelijks bewust wat een euthanasieverzoek met een 
dokter kan doen. Sommigen denken dat er een recht op eutha-
nasie bestaat en artsen dus de plicht hebben om een euthanasie 
mogelijk te maken. Velen zijn onbewust van de worstelingen die 
veel artsen doormaken, niet alleen voor, maar soms ook na een 
euthanasie. 

Dankzij de diversiteit aan opvattingen en casussen stelt dit 
boek daarnaast artsen in staat om van de opvattingen en erva-
ringen van collega’s kennis te nemen. Een arts van het Experti-
secentrum Euthanasie leest over de emoties van een collega die 
een doorverwezen patiënt het allerliefste zélf tot het laatst had 
begeleid. Een psychiater die geen euthanasie verricht, neemt ken-
nis van de worstelingen van collega’s die wel euthanasie verlenen. 
En de arts met gewetensbezwaren leest hier het verhaal van een 
naar eigen zeggen ‘linksige’ collega die zich had voorbereid om de 
ene na de andere euthanasie uit te voeren, maar die als huisarts 
toch emotionele weerstand ervoer en er na twintig jaar nog steeds 
niet toe kwam.

Er is ook een ethische reden voor een bundel als deze: actieve 
levensbeëindiging is en blijft uitzonderlijk medisch handelen 
waar morele principes soms stevig kunnen botsen. Het gaat over 
leven en dood, over wat patiënten willen maar ook over de auto-
nomie van de arts, over het beëindigen van lijden maar ook over 
het beëindigen van een leven, over eigen regie maar ook over de 
ervaring dat het leven je geschonken is, over ondraaglijk lijden en 



217vii  |  leren en reflecteren

46 • Zeg nooit ‘nooit’ 

VERTELLER: huisarts

ERVARING: 35 jaar

LEEFTIJD PATIËNT: 61-65 jaar

RELATIE TOT PATIËNT: behandelend arts

PERIODE: 2021-2025 

SOORT BETROKKENHEID: doorverwijzend naar Expertisecentrum  

Euthanasie

LIJDENSGROND: ziekte van Parkinson 

Midden in de jaren negentig schreven Evelien, haar 
man Martijn en hun drie kinderen zich in bij mijn 
huisartsenpraktijk. Ze woonden bij mij in de straat 

en omdat een van de kinderen bij mijn dochter in de klas zat, 
hadden we ook informeel contact. Ik zag ze vaker buiten de 
praktijk dan erbinnen. Als ze af en toe langskwamen in de 
praktijk, was het voor alledaagse kwalen.

Maar tien jaar later veranderde dat toen bij Evelien de ziekte 
van Parkinson werd gesteld. Hoewel de behandeling in zo’n 
geval vooral via de neuroloog verloopt, praatte Evelien me 
regelmatig bij over de ontwikkeling van de ziekte en over wat 
dit alles voor haar betekende. Gaandeweg namen de klachten 
toe en werd ze belemmerd in haar functioneren. Er kwam een 
pompje met het geneesmiddel Levodopa, bedoeld om haar 
medicatie optimaal in te stellen, maar na een tijdje bleek ook 
dit onvoldoende te helpen. Haar mobiliteit nam af, ze kwam in 
een rolstoel terecht en werd steeds afhankelijker van de zorg 
van Martijn.

Vijf jaar na de diagnose kwam Eveliens ziekteproces in 
een stroomversnelling. Het begon met een ontsteking van 
een tussenwervelschijf, gevolgd door een inzakking van de 
wervelkolom en een conuscompressie, dat wil zeggen een 



218 euthanasie en de dokter 

beklemming van het ruggenmerg. Een operatieve ingreep om 
verdere compressie te voorkomen werd te riskant geacht.

In de gesprekken die ik met haar had, kwamen steeds vaker 
levenseindevragen ter tafel. Een jaar eerder had ik hierover 
al eens uitvoerig met Evelien en Martijn gesproken. Welke 
scenario’s waren er te verwachten en wat konden we dan 
doen? Evelien stelde mij toen ook de vraag hoe ik dacht over 
euthanasie. Ik zei dat ik gewetensbezwaard was maar wel 
mee wilde zoeken naar een oplossing, bijvoorbeeld via het 
Expertisecentrum Euthanasie (ee). Zij hadden deze reactie wel 
verwacht, ze kenden mijn achtergrond en respecteerden mijn 
bezwaren. Tegelijkertijd waardeerden zij het dat ik bereid was 
om zo nodig te zoeken naar een oplossing. We spraken af dat 
we over dit onderwerp in gesprek zouden blijven en dat de regie 
daarvoor bij haar lag.

Toen haar situatie een jaar later verder was verslechterd, 
voerden we een vervolggesprek. Na lang denken en aarzelen 
was er een grote stelligheid in haar overwegingen gekomen. 
Ze wist het zeker: ze wilde het euthanasietraject in. ‘Ik ben 
moegestreden,’ zei ze. De spasmen, de vermoeidheid, de 
problemen met de ontlasting en de uitzichtloosheid. Alle 
mogelijkheden voor behandeling had ze aangepakt, verdere 
opties waren er niet meer. De gedachte aan de mogelijk nog 
lange lijdensweg die haar te wachten stond, was voor haar niet te 
verdragen. Er waren voor haar geen morele belemmeringen om 
tot deze stap te komen. Haar vitale echtgenoot en mantelzorger 
Martijn begreep en respecteerde haar wens, al zei hij erbij dat 
een euthanasie voor hem nu nog niet hoefde. Hij zou nog graag 
een tijd voor haar blijven zorgen.

We bespraken wat praktische zaken, zoals het invullen van 
een euthanasieverklaring en de aanmelding bij het ee. Een 
volgende afspraak werd gemaakt om het over de tekst van de 
euthanasieverklaring te hebben. In de tussentijd besprak ze de 
wens met haar kinderen, die allen aangaven dat ze haar begrepen 



219vii  |  leren en reflecteren

en achter haar keuze stonden. Toen deze stappen allemaal 
gezet waren, werd er een datum geprikt. In aanwezigheid van 
echtgenoot en kinderen werd korte tijd later de euthanasie 
verricht door een team van het ee.

Hoe kijk ik als haar huisarts terug op deze ziekte
geschiedenis? De euthanasie speelde aan het einde van mijn 
carrière. Een aantal malen had ik met euthanasie te maken 
gehad, maar nooit had ik de stap tot uitvoering gezet. Euthanasie 
is geen taak van de dokter, zo had ik geleerd. Het gebod ‘Gij 
zult niet doden’ is een korte versie van hoe ik erin stond en 
ten diepste nog steeds sta. Toch ben ik in de loop der tijd wel 
genuanceerder gaan denken. Toen ik begon als huisarts was ik 
veel stelliger in mijn overtuiging. Het is makkelijk zwart-wit 
te denken wanneer je vooral boekenwijsheid hebt en weinig 
praktijkervaring. Maar is het allemaal wel zo zwart-wit? Hoe 
zit het met de verhouding tussen je eigen morele opvattingen 
en dat wat van een professional verwacht mag worden? Valt 
het uitvoeren van een euthanasie die voldoet aan de wettelijke 
criteria niet gewoon onder professioneel kunnen handelen? 
Twee vragen die mij in een intervisietraject door collega’s zijn 
aangereikt, en mij best hebben beziggehouden.

Bij Evelien ging ik vooral nadenken over de invoelbaarheid 
van het lijden. Ondraaglijkheid en uitzichtloosheid zijn 
begrippen die voor iedere patiënt een eigen lading kunnen 
hebben. Dus hoe weeg je dit, is het überhaupt aan jou om die 
weging te maken, en hoe invoelbaar moet een euthanasiewens 
voor de dokter zijn? Aanvankelijk deed ik weinig met het begrip 
‘invoelbaar’. De gedachte ‘euthanasie kan niet en mag niet’ voerde 
de boventoon. Ik handelde binnen een professioneel en moreel 
kader waarbinnen euthanasie geen plek had. En waar euthanasie 
niet mag, rest maximale aandacht voor goede palliatieve zorg. 
Daarvoor was ik beschikbaar, ook buiten kantoortijden. Maar 
tijdens de gesprekken met Evelien en haar man werd ik me ervan 
bewust dat het ondraaglijke en uitzichtloze van haar situatie voor 



220 euthanasie en de dokter 

mij steeds beter invoelbaar werd. Ik snapte dat ze moegestreden 
was, ook in het licht van haar hele levensgeschiedenis, waar 
ik zo’n dertig jaar getuige van was geweest. Misschien speelde 
mee dat ik Evelien ook ‘uit de straat’ en ‘van het schoolplein’ 
kende, maar feit was dat er een nuancering in mijn denken was 
gekropen. Dat was een ontdekking die mij verraste.

Na die constatering volgde meteen de vraag: ga ik deze 
euthanasie dan ook zelf doen? Nee, ik heb de euthanasie niet 
gedaan. Het was nog steeds mijn overtuiging dat ik als arts geen 
leven mag en wil beëindigen. Maar ik voelde wel een behoorlijke 
spanning. In mijn studententijd leerde ik van een ethicus: 
euthanasie kan niet, maar zeg nooit ‘nooit’. Was hier niet sprake 
van zo’n uitzondering? Wat ook meespeelde was dat ik niet zo 
goed wist wat het met mij zou doen als ik die stap zou zetten 
op het allerlaatste punt van mijn carrière, na een leven lang 
gewetensbezwaard te zijn geweest.

Ik denk wel dat de spanning die ik voelde me geholpen heeft 
om Evelien op een betrokken manier te begeleiden naar haar 
einde toe en om passende nazorg te bieden aan haar gezin. Er 
was een goede, open arts-patiëntrelatie met wederzijds begrip en 
respect. Het hielp me dat het verzoek voor mij invoelbaar was en 
daarbij toch ook dat ik als dokter mijn eigen waarden en normen 
kon inbrengen. Na de euthanasie had ik nog een gesprek met 
Martijn en zijn kinderen. Hij was blij met de manier waarop alles 
was verlopen en was dankbaar voor mijn bijdrage en die van het 
ee. Een van de dochters zei dat ze het fijn had gevonden dat twee 
‘buitenstaanders’ de euthanasie hadden uitgevoerd, vanwege de 
‘andere band’ die ze met mij had als haar huisarts. 

Het is goed zoals het is gegaan.



229

hoofdstuk viii

Wederkerigheid  
en dankbaarheid

Wat is het verschil tussen zorg gebruiken en benzine 
tanken? Het verschil is dat de benzine hoewel zij van 
eigenaar wisselt, door de transactie niet wezenlijk 

verandert. Benzine blijft benzine. Om deze onveranderlijkheid 
noemen we goederen of diensten die we voor geld verhandelen 
en die ongevoelig zijn voor die transactie ook wel commoditeiten. 

Zorgethiek
Hoe anders is dat met de zorg, en zeker met de zorg rond het 
levenseinde. Een belangrijk deel van de waarde daarvan is gelegen 
in de ‘transactie’, in dit geval de zorgende relatie tussen zorgver-
lener en zorgontvanger. De zorgethiek benadrukt dat alles in het 
leven en in onze samenleving uiteindelijk draait om zorgende rela-
ties (Gilligan, 1982; Tronto, 1993).  Politiek filosofe Joan Tronto 
onderscheidt vier fasen of niveaus in zorgende relaties. Het begint 
volgens haar met het ‘oog hebben voor’ de zorgbehoefte van de 
ander (caring about). Daarna volgt het ‘zorgen dat’ er voor de 
ander gezorgd kan worden door daarvoor de juiste randvoor-
waarden te creëren (taking care of). ‘Aan het regelen slaan,’ zou 
je kunnen zeggen. Een volgende, derde fase is het daadwerkelijk 
zorgen voor de ander. Dit betreft ook de fysieke handelingen van 



230 euthanasie en de dokter 

het zorgen voor de ander (to care for). Als aan deze voorwaarden 
is voldaan, kan ook ‘responsiviteit’ ontstaan. Dat is de vierde fase, 
waarin de zorgontvanger open staat om de zorg echt te ontvan-
gen (care receiving). Deze responsiviteit zorgt bij de zorgverlener 
soms voor positieve ervaringen, zoals dankbaarheid, voldoening 
of zelfs zingeving.

Vier fasen van zorg – bij een euthanasieverzoek
Deze vierslag van het zorgethische raamwerk zien we terug in 
de ervaringen van artsen. Toegepast op levenseindezorg: de 
zorgrelatie begint ermee dat de arts waarneemt dat een patiënt 
(ondraaglijk) lijdt, en oog heeft voor de daaruit voortkomende 
behoefte aan zorg, veiligheid, goede palliatieve zorg, en eventu-
eel euthanasie. Een euthanasieverzoek is in het ene geval meer 
invoelbaar dan in het andere. Toch zal een arts altijd vanuit een 
grondhouding van bewogenheid (de vraag achter) deze zorgvraag 
verkennen: het ‘caring about’. Vervolgens kan de arts ‘take care 
of ’: voorbereidingen treffen om die zorg mogelijk te maken, bij-
voorbeeld door een patiënt vragen te stellen, voor te lichten, een 
wilsverklaring door te nemen, zichzelf ook voor te bereiden en 
de eigen grenzen in kaart te brengen. Snel genoeg kan het tot het 
daadwerkelijk verlenen van palliatieve zorg of euthanasie komen: 
het ‘caring for’. Daarna is het opbeurend wanneer je bij de patiënt 
in de tijd die nog rest, en ook (later) bij de familie, responsiviteit 
(care receiving) bespeurt, bijvoorbeeld doordat zij dankbaar rea-
geren op de gegeven zorg.

Responsiviteit als voorwaarde?
Maar als één ding op voorhand duidelijk is, dan is het dat de fasen 
elkaar lang niet altijd 1-2-3-4 opvolgen. Eerder lijkt er sprake van 
een zichzelf continu ontwikkelend proces. We lichten hier spe-
cifiek één aspect uit: veel artsen kunnen het verlenen van eutha-
nasie pas overwegen als ze eerst hebben ervaren dat het met die 
responsiviteit goed zit. Zo noemt een van de artsen een echte 



231viii  |  wederkerigheid en dankbaarheid

verbinding met de patiënt absoluut noodzakelijk om een eutha-
nasieverzoek goed te kunnen afwegen. Het vierde en diepste 
zorgethisch niveau, care receiving, staat volgens hem in voort-
durende wisselwerking met het caring about. Zolang de relatie 
kil en afstandelijk blijft, is het euthanasieverzoek minder goed 
invoelbaar: ‘Waar het me bij andere patiënten meestal wel lukt 
een behandelrelatie op te bouwen, was deze meneer nogal onbe-
naderbaar. (...) Daarom vonden wij het ook moeilijk in te gaan op 
zijn herhaaldelijke verzoek om euthanasie’ (verhaal 49).

Omgekeerd kan de afwezigheid van echte verbinding, bijvoor-
beeld wanneer een arts ondanks toenaderingspogingen slechts 
afstandelijkheid ontmoet, omslaan in een situatie waarin de arts 
zich juist onder druk gezet voelt mee te gaan in een euthana-
sieverzoek. Ingrijpend is het relaas van een arts die beschrijft hoe 
hij zich als middel gebruikt voelt om het doel (de euthanasie) te 
verwezenlijken, zonder dat er oog is voor zijn eigen positie (ver-
haal 50): ‘Ik voelde me te zeer klemgezet om het euthanasiever-
zoek zorgvuldig te toetsen op vrijwilligheid en ondraaglijkheid.’ 
Soms wordt een euthanasie door die druk juist vertraagd, soms 
misschien alsnog versneld. Maar zo’n arts-patiëntrelatie is hoe 
dan ook op een lastige leest geschoeid. 

Responsiviteit als begin van verdieping
Behalve een noodzakelijke randvoorwaarde voor het goed kun-
nen wegen van het euthanasieverzoek, is echte verbinding tussen 
arts en patiënt soms ook het eerste stadium van een verdere ver-
dieping en zelfs ‘wederkerigheid’ in de relatie. Soms is dan ineens 
niet meer zo duidelijk wie er nu zorgt voor wie (verhaal 51): ‘Het 
was een voorrecht om voor hem te mogen zorgen en ik ben hem 
dankbaar dat hij eveneens voor mij zorgde. We zijn er inderdaad 
samen uitgekomen.’

Vervolgens zien we in sommige verhalen vanuit deze wederke-
rige relatie (responsiveness) een beweging terug naar de invoelbaar-
heid van het verzoek (caring about). Het blijkt namelijk voor artsen 



263

Over de samenstellers

Theo Boer is hoogleraar Ethiek van de Gezondheidszorg 
aan de Protestantse Theologische Universiteit, lid van de 
Gezondheidsraad, en voormalig lid van een Regionale 
Toetsingscommissie Euthanasie.

Stef Groenewoud is bijzonder hoogleraar ethiek van de 
zorg aan de Theologische Universiteit Utrecht (Lindeboom 
Leerstoel), en gezondheidswetenschapper en ethicus aan het 
Radboudumc Nijmegen. Zijn werk richt zich op goede zorg 
naar het levenseinde en ethische vragen rond de inrichting 
van zorgstelsels. Behalve in het wetenschappelijk domein deelt 
Stef zijn onderzoeksresultaten liefst ook op andere manieren, 
bijvoorbeeld via verhalen (narrative medicine). Samen met 
Theo Boer en Wouter de Jonge schreef hij het boek Leven met 
euthanasie over de ervaringen van nabestaanden.

Wieke Ligtenberg is promovenda in de ethiek aan de 
Theologische Universiteit Utrecht. Haar onderzoek richt 
zich enerzijds op regionale verschillen in levenseindezorg 
en euthanasie en anderzijds op ervaringen van artsen met 
euthanasie(verzoeken).



Anderen over Euthanasie en de dokter 
 
 
 
"En hoe zou het eigenlijk voor de dokter zelf zijn, zo'n 
euthanasietraject? De verhalen liggen soms zwaar op de maag. 
Maar ze stemmen me dankbaar dat ik in een land leef waar 
euthanasie een optie is. En nog dankbaarder dat Nederland 
moedige dokters telt die aan euthanasievragen de aandacht geven 
die ze verdienen."   
– Pieter Barnhoorn, huisarts 
 
“Wat goed dat deze verhalen gepubliceerd worden. Zo blijft 
euthanasie een onderwerp waar we niet over uitgedacht raken.” 
– Job Cohen, voorzitter Raad van Toezicht van de NVVE 
 
“De verhalen nodigen uit tot een reflectie die verder gaat dan de 
eerste gedachte en emotie. Ze laten zien hoe complex het einde 
van een leven kan zijn: soms vol twijfel, soms met opluchting, 
altijd met menselijke betrokkenheid. De bundel onthult de lezer 
de complexe werkelijkheid achter een beslissing die nooit routine 
wordt.” 
– Marianne Dees, SCEN-arts, hoofdredacteur ‘Leerboek 
euthanasie’ 
 
“Een indringende weergave van de emotionele, morele en 
menselijke kant van euthanasie. Ook met tienduizend 
verrichtingen per jaar is duidelijk dat euthanasie geen ‘normale 
zorg’ is en dat ook niet zal worden.” 
– Rosanne Hertzberger 
 



“Hulde voor dit gedegen werk! Deze verhalen laten zien dat 
euthanasie een moeilijke beslissing is – en dat ook moet blijven. In 
lijn met het boek ‘Leven met euthanasie – geliefden vertellen over 
hun ervaringen’ gaat het ook bij artsen over diepe communicatie: 
met zichzelf, met collega’s én met de patiënt en haar/zijn 
naaste(n).” 
– Wouter de Jonge, oprichter Attendo Uitvaartzorg; mede-
samensteller van ‘Leven met euthanasie’ (2021) 
 
“In deze bundel wordt niets aangeprezen of veroordeeld. Het is 
een even heldere als persoonlijke verslaggeving, een unieke 
excursie naar de uitgang van ons bestaan.” 
– Bert Keizer, arts en filosoof 
 
“In deze aangrijpende verhalen laten artsen zien hoe elke 
euthanasievraag hen raakt en hoe ze steeds zoeken naar de 
balans tussen goed luisteren naar de patiënt en goed blijven 
luisteren naar jezelf. Op een indrukwekkende manier voelt de lezer 
mee welke impact een euthanasievraag op alle betrokkenen 
heeft.” 
– Willem Lock, huisarts 
 
“Een mooi en integer boek… ontroerende terugblikken.” 
– Rinus Otte, voorzitter College van Procureurs-Generaal 
 
“Dit zijn bijzondere verhalen: ze schetsen niet alleen de situatie 
van de patiënt maar laten ook goed zien hoe artsen dit beleven. 
Elke uitvoering van euthanasie is weer anders, maar het raakt 
altijd alle betrokkenen.” 
– Winnie Sorgdrager, voormalig minister van Justitie, voormalig 
voorzitter van een Regionale Toetsingscommissie Euthanasie 
 



“Deze (soms beklemmende) verhalen en de reflecties daarop 
kunnen zowel artsen als patiënten helpen in hun misschien wel 
onontkoombare worsteling met euthanasie.” 
– Cor Spreeuwenberg, em. hoogleraar huisartsgeneeskunde, 
pionier bij euthanasiezorg 
 
“De kracht van dit boek is dat de ervaringen van artsen voor 
zichzelf spreken. De verhalen beschrijven indringend en soms 
ontroerend wat het voor een arts betekent om het leven van 
iemand op diens verzoek te beëindigen.” 
– Annemarieke van der Woude, predikant, publicist 
levenseindevraagstukken, docent Geestelijke Verzorging 
(Radboud Universiteit) 
 
 

Bestel   Euthanasie en de dokter 
 
 

 

https://www.skandalon.nl/shop/alle-boeken/755-euthanasie-en-de-dokter.html
https://www.skandalon.nl/shop/alle-boeken/755-euthanasie-en-de-dokter.html

