THEO BOER | STEF GROENEWOUD | WIEKE LIGTENBERG

Euthanasie
en de dokter

54 ervaringsverhalen van artsen

SKANDALON



Inhoudsopgave

WOORD VOORAF 9

HOOFDSTUK I )

DE AUTONOME PATIENT EN ZIJN LEVENSVERHAAL 15
Afscheid met een glimlach / 20

De diabetes-professor / 24

De kist stond al klaar / 27

Verslaafd en terminaal / 30

In één teug / 34

Ik kreeg het leven, ik geef het weer terug / 37

N O AW

Een datum heb ik al / 40

HOOFDSTUK II
COMPLEXE EUTHANASIE: DEMENTIE EN PSYCHIATRIE 45
8 Briefjes met ‘euthanasie’ erop / 50
9 Angst voor medicijnen / 54
10 Onbehandelde suicidaliteit / 57
11 Afhaken op het laatst / 61
12 Hier heb ik 25 jaar op gewacht / 64
13 De moeder van een collega / 68
14 Zeg maar niet tegen de kinderen / 73
15 Moeder en dochter / 77
16 Twee doodzieke kindjes / 81

HOOFDSTUK III

ZIJN ER ANDERE OPTIES? 85
17 Als palliatieve sedatie geen optie is / 89

18 Beiden terminaal / 92

19 Ik had je wat anders gevraagd / 95



6 INHOUDSOPGAVE

20 Twee kapiteins op een schip / 98
21 Balanceeract / 103
22 Dan stap ik wel voor de trein / 107

HOOFDSTUK IV

PERSOONLIJKE GRENZEN 111
23 Ik bleef het moeilijk vinden / 115

24 De verlossing / 119

25 ‘Jij bent toch gelovig? / 122

26 ‘Geskipt’ /126

27 Een ‘goede’ vrijdag? / 131

28 Geen goede binnenkomer /136

29 Een ideale dood / 140

30 De dood had andere plannen / 142
31 Eenjuridisch staartje / 146

32 Mama gaat iemand doodmaken / 151

HOOFDSTUK V

TWIJFEL EN ZEKERHEID 153
33 Het wasbijnafijn /157

34 Twijfel op het eind / 161

35 Kan het dit weekend niet? / 164

36 De vrouw die toch niet dood wilde / 168

37 Nog gezonder dan ikzelf / 171

HOOFDSTUK VI

EUTHANASIE IN EEN INSTELLING 175
38 Ik wil mijn organen doneren / 178

39 Euthanasie in het ziekenhuis / 182

40 Staan die auto’s er voor mij? / 185

41 Sterven doet leven / 189

42 Een onverwacht verzoek / 193



INHOUDSOPGAVE

HOOFDSTUK VII
LEREN EN REFLECTEREN

43
44
45
46
47
48

Altijd in het middelpunt / 204

Gebed voor de stervende / 208

Moet ik dan eerst bijna dood zijn? / 211
Zeg nooit ‘nooit’ /217

De vragen blijven / 221

Een bijzondere arts-patiéntrelatie / 225

HOOFDSTUK VIII
WEDERKERIGHEID EN DANKBAARHEID

49
50
51
52
53
54

Wil je een slaapliedje voor me zingen? / 234
Klemgezet /238

Wie zorgt voor wie? /242

Ik wil je nog graag iets zeggen / 246
Laverend naar het einde / 250

Geen euthanasie voor mijn man / 255

LITERATUUR

REGISTER VAN THEMA’S

OVER DE SAMENSTELLERS

ANDEREN OVER Euthanasie en de dokter

199

229

259

261

263

264



Woord vooraf

ereldwijd wordt verschillend gedacht over eutha-

nasie: in de meeste landen is het verboden, en waar

actieve levensbeéindiging wel is toegestaan, gaat het
in veel gevallen om hulp bij zelfdoding. Daarbij is het de patiént
zelf die een einde aan zijn leven maakt, meestal met behulp van
een drankje dat door een arts wordt voorgeschreven of aange-
reikt. Nederland staat als een van de weinige landen daarnaast
euthanasie toe, dus levensbeéindiging door een dokter. Dat heeft
geresulteerd in een geleidelijke maar duidelijk waarneembare toe-
name van het aantal euthanasiegevallen. In 2024 waren er 9.958
meldingen van euthanasie, wat overeenkomt met 5,8 procent van
de sterfgevallen. Regionaal en lokaal loopt dat percentage soms
op tot rond de 15 procent.

Daarmee is euthanasie in zekere zin een gewone dood gewor-
den. Want hoewel mensen zich soms hardop afvragen of je levens-
beéindiging ‘wel van een dokter mag vragen, blijkt uit enquétes
dat veel Nederlanders euthanasie inmiddels vinden horen bij
‘wat artsen doen’ Overigens is euthanasie iets anders dan pallia-
tieve zorg (bestrijding van symptomen) en palliatieve sedatie (het
langdurig in slaap brengen van een patiént). Bij geen van beide is
immers sprake van levensbeéindiging.

Waar we in een eerdere uitgave (Boer, Groenewoud en De Jonge
2020) nabestaanden aan het woord lieten over hun ervaringen



10 WOORD VOORAF

met euthanasie bij een geliefde, gaat het in dit boek over de erva-
ringen van artsen. Ook bij dit boek gooiden we breed en aselect
de netten uit: persoonlijk, via de sociale media en via websites. In
een jaar tijd ontvingen we 54 inzendingen van in totaal 41 huisart-
sen, SCEN-artsen en medisch-specialisten. De meesten leverden
één verhaal, enkelen schreven twee verhalen, terwijl één arts er
drie toestuurde. Eén verhaal kent twee auteurs. Al die verhalen
zijn opgenomen, hoe de auteur ook over euthanasie denkt. Het
resultaat is een grote diversiteit aan ervaringen. Maar alle verha-
len hebben gemeen: ze zijn authentiek, eerlijk, en integer.

Om structuur aan te brengen, hebben we de verhalen in
acht groepen ingedeeld, variérend van ‘complexe euthanasie’
tot ‘euthanasie in een instelling) en van ‘autonomie van de pati-
ent’ tot ‘persoonlijke grenzen van de arts: Menig verhaal zou in
meer dan één hoofdstuk hebben gepast. De indeling bood ons als
redacteurs — allen werkzaam in de gezondheidszorgethiek — de
gelegenheid om op deze (groepen) verhalen ethisch te reflecte-
ren. Daarbij is hoofdstuk 8 over ‘wederkerigheid en dankbaarheid’
in zekere zin het normatieve kernstuk van deze bundel. Aan de
hand van de zorgethische benadering van Joan Tronto bespreken
we het belang van wederkerigheid in de arts-patiéntrelatie — ook,
en misschien wel juist, als het gaat om de ingrijpende vraag aan
een arts of die je leven wil beéindigen. Vast en zeker hadden we
nog andere hoofdstuktitels kunnen bedenken. Zoals: “Wie brengt
euthanasie het eerst ter sprake, arts of patiént?, ‘Euthanasie in de
huisartsenpraktijk’ of ‘Het werk van de SCEN-arts. Deze en andere
thema’s zijn in de index achter in het boek opgenomen, zodat de
verhalen die daarover gaan eenvoudig gevonden kunnen worden.

Veel van de ethische reflecties zijn gerelateerd aan de wettelijke
zorgvuldigheidscriteria. Die luiden: (1) er is sprake van een wel-
overwogen en vrijwillig verzoek, (2) de arts is overtuigd dat de
patiént ondraaglijk en uitzichtloos lijdt, (3) de patiént is door de
arts goed geinformeerd, (4) er is geen redelijke andere oplossing



WOORD VOORAF 11

voor de situatie van de patiént, (5) ten minste één onathankelijke
andere arts heeft met de patiént gesproken en (6) de euthanasie is
medisch zorgvuldig uitgevoerd.

Belangrijk is dat, hoewel de ondraaglijkheid van het lijden
formeel niet voor de arts invoelbaar hoeft te zijn, invoelbaarheid
voor veel artsen wel degelijk is waar het om draait.

Waarom al deze verhalen bundelen? Ze kunnen bij een breder
publiek het begrip voor artsen vergroten. Veel mensen zijn zich
niet of nauwelijks bewust wat een euthanasieverzoek met een
dokter kan doen. Sommigen denken dat er een recht op eutha-
nasie bestaat en artsen dus de plicht hebben om een euthanasie
mogelijk te maken. Velen zijn onbewust van de worstelingen die
veel artsen doormaken, niet alleen voor, maar soms ook na een
euthanasie.

Dankzij de diversiteit aan opvattingen en casussen stelt dit
boek daarnaast artsen in staat om van de opvattingen en erva-
ringen van collega’s kennis te nemen. Een arts van het Experti-
secentrum Euthanasie leest over de emoties van een collega die
een doorverwezen patiént het allerliefste zélf tot het laatst had
begeleid. Een psychiater die geen euthanasie verricht, neemt ken-
nis van de worstelingen van collega’s die wel euthanasie verlenen.
En de arts met gewetensbezwaren leest hier het verhaal van een
naar eigen zeggen ‘linksige’ collega die zich had voorbereid om de
ene na de andere euthanasie uit te voeren, maar die als huisarts
toch emotionele weerstand ervoer en er na twintig jaar nog steeds
niet toe kwam.

Er is ook een ethische reden voor een bundel als deze: actieve
levensbeéindiging is en blijft uitzonderlijk medisch handelen
waar morele principes soms stevig kunnen botsen. Het gaat over
leven en dood, over wat patiénten willen maar ook over de auto-
nomie van de arts, over het beéindigen van lijden maar ook over
het beéindigen van een leven, over eigen regie maar ook over de
ervaring dat het leven je geschonken is, over ondraaglijk lijden en



VII | LEREN EN REFLECTEREN 217

46 » Zeg nooit ‘nooit’

VERTELLER: huisarts

ERVARING: 35 jaar

LEEFTIJD PATIENT: 61-65 jaar

RELATIE TOT PATIENT: behandelend arts

PERIODE: 2021-2025

SOORT BETROKKENHEID: doorverwijzend naar Expertisecentrum
Euthanasie

LIJDENSGROND: ziekte van Parkinson

idden in de jaren negentig schreven Evelien, haar

man Martijn en hun drie kinderen zich in bij mijn

huisartsenpraktijk. Ze woonden bij mij in de straat
en omdat een van de kinderen bij mijn dochter in de klas zat,
hadden we ook informeel contact. Ik zag ze vaker buiten de
praktijk dan erbinnen. Als ze af en toe langskwamen in de
praktijk, was het voor alledaagse kwalen.

Maar tien jaar later veranderde dat toen bij Evelien de ziekte
van Parkinson werd gesteld. Hoewel de behandeling in zo'n
geval vooral via de neuroloog verloopt, praatte Evelien me
regelmatig bij over de ontwikkeling van de ziekte en over wat
dit alles voor haar betekende. Gaandeweg namen de klachten
toe en werd ze belemmerd in haar functioneren. Er kwam een
pompje met het geneesmiddel Levodopa, bedoeld om haar
medicatie optimaal in te stellen, maar na een tijdje bleek ook
dit onvoldoende te helpen. Haar mobiliteit nam af, ze kwam in
een rolstoel terecht en werd steeds athankelijker van de zorg
van Martijn.

Vijf jaar na de diagnose kwam Eveliens ziekteproces in
een stroomversnelling. Het begon met een ontsteking van
een tussenwervelschijf, gevolgd door een inzakking van de
wervelkolom en een conuscompressie, dat wil zeggen een



218 EUTHANASIE EN DE DOKTER

beklemming van het ruggenmerg. Een operatieve ingreep om
verdere compressie te voorkomen werd te riskant geacht.

In de gesprekken die ik met haar had, kwamen steeds vaker
levenseindevragen ter tafel. Een jaar eerder had ik hierover
al eens uitvoerig met Evelien en Martijn gesproken. Welke
scenario’s waren er te verwachten en wat konden we dan
doen? Evelien stelde mij toen ook de vraag hoe ik dacht over
euthanasie. Ik zei dat ik gewetensbezwaard was maar wel
mee wilde zoeken naar een oplossing, bijvoorbeeld via het
Expertisecentrum Euthanasie (EE). Zij hadden deze reactie wel
verwacht, ze kenden mijn achtergrond en respecteerden mijn
bezwaren. Tegelijkertijd waardeerden zij het dat ik bereid was
om zo nodig te zoeken naar een oplossing. We spraken af dat
we over dit onderwerp in gesprek zouden blijven en dat de regie
daarvoor bij haar lag.

Toen haar situatie een jaar later verder was verslechterd,
voerden we een vervolggesprek. Na lang denken en aarzelen
was er een grote stelligheid in haar overwegingen gekomen.

Ze wist het zeker: ze wilde het euthanasietraject in. ‘Ik ben
moegestreden, zei ze. De spasmen, de vermoeidheid, de
problemen met de ontlasting en de uitzichtloosheid. Alle
mogelijkheden voor behandeling had ze aangepakt, verdere
opties waren er niet meer. De gedachte aan de mogelijk nog
lange lijdensweg die haar te wachten stond, was voor haar niet te
verdragen. Er waren voor haar geen morele belemmeringen om
tot deze stap te komen. Haar vitale echtgenoot en mantelzorger
Martijn begreep en respecteerde haar wens, al zei hij erbij dat
een euthanasie voor hem nu nog niet hoefde. Hij zou nog graag
een tijd voor haar blijven zorgen.

We bespraken wat praktische zaken, zoals het invullen van
een euthanasieverklaring en de aanmelding bij het EE. Een
volgende afspraak werd gemaakt om het over de tekst van de
euthanasieverklaring te hebben. In de tussentijd besprak ze de
wens met haar kinderen, die allen aangaven dat ze haar begrepen



VII | LEREN EN REFLECTEREN 219

en achter haar keuze stonden. Toen deze stappen allemaal
gezet waren, werd er een datum geprikt. In aanwezigheid van
echtgenoot en kinderen werd korte tijd later de euthanasie
verricht door een team van het EE.

Hoe kijk ik als haar huisarts terug op deze ziekte-
geschiedenis? De euthanasie speelde aan het einde van mijn
carriere. Een aantal malen had ik met euthanasie te maken
gehad, maar nooit had ik de stap tot uitvoering gezet. Euthanasie
is geen taak van de dokter, zo had ik geleerd. Het gebod ‘Gij
zult niet doden’ is een korte versie van hoe ik erin stond en
ten diepste nog steeds sta. Toch ben ik in de loop der tijd wel
genuanceerder gaan denken. Toen ik begon als huisarts was ik
veel stelliger in mijn overtuiging. Het is makkelijk zwart-wit
te denken wanneer je vooral boekenwijsheid hebt en weinig
praktijkervaring. Maar is het allemaal wel zo zwart-wit? Hoe
zit het met de verhouding tussen je eigen morele opvattingen
en dat wat van een professional verwacht mag worden? Valt
het uitvoeren van een euthanasie die voldoet aan de wettelijke
criteria niet gewoon onder professioneel kunnen handelen?
Twee vragen die mij in een intervisietraject door collega’s zijn
aangereikt, en mij best hebben beziggehouden.

Bij Evelien ging ik vooral nadenken over de invoelbaarheid
van het lijden. Ondraaglijkheid en uitzichtloosheid zijn
begrippen die voor iedere patiént een eigen lading kunnen
hebben. Dus hoe weeg je dit, is het tiberhaupt aan jou om die
weging te maken, en hoe invoelbaar moet een euthanasiewens
voor de dokter zijn? Aanvankelijk deed ik weinig met het begrip
‘invoelbaar’ De gedachte ‘euthanasie kan niet en mag niet’ voerde
de boventoon. Ik handelde binnen een professioneel en moreel
kader waarbinnen euthanasie geen plek had. En waar euthanasie
niet mag, rest maximale aandacht voor goede palliatieve zorg.
Daarvoor was ik beschikbaar, ook buiten kantoortijden. Maar
tijdens de gesprekken met Evelien en haar man werd ik me ervan
bewust dat het ondraaglijke en uitzichtloze van haar situatie voor



220 EUTHANASIE EN DE DOKTER

mij steeds beter invoelbaar werd. Ik snapte dat ze moegestreden
was, ook in het licht van haar hele levensgeschiedenis, waar

ik zo'n dertig jaar getuige van was geweest. Misschien speelde
mee dat ik Evelien ook ‘uit de straat’ en ‘van het schoolplein’
kende, maar feit was dat er een nuancering in mijn denken was
gekropen. Dat was een ontdekking die mij verraste.

Na die constatering volgde meteen de vraag: ga ik deze
euthanasie dan ook zelf doen? Nee, ik heb de euthanasie niet
gedaan. Het was nog steeds mijn overtuiging dat ik als arts geen
leven mag en wil beéindigen. Maar ik voelde wel een behoorlijke
spanning. In mijn studententijd leerde ik van een ethicus:
euthanasie kan niet, maar zeg nooit ‘nooit’ Was hier niet sprake
van zo'n uitzondering? Wat ook meespeelde was dat ik niet zo
goed wist wat het met mij zou doen als ik die stap zou zetten
op het allerlaatste punt van mijn carriére, na een leven lang
gewetensbezwaard te zijn geweest.

Ik denk wel dat de spanning die ik voelde me geholpen heeft
om Evelien op een betrokken manier te begeleiden naar haar
einde toe en om passende nazorg te bieden aan haar gezin. Er
was een goede, open arts-patiéntrelatie met wederzijds begrip en
respect. Het hielp me dat het verzoek voor mij invoelbaar was en
daarbij toch ook dat ik als dokter mijn eigen waarden en normen
kon inbrengen. Na de euthanasie had ik nog een gesprek met
Martijn en zijn kinderen. Hij was blij met de manier waarop alles
was verlopen en was dankbaar voor mijn bijdrage en die van het
EE. Een van de dochters zei dat ze het fijn had gevonden dat twee
‘buitenstaanders’ de euthanasie hadden uitgevoerd, vanwege de
‘andere band’ die ze met mij had als haar huisarts.

Het is goed zoals het is gegaan.



229

HOOFDSTUK VIII

Wederkerigheid
en dankbaarheid

at is het verschil tussen zorg gebruiken en benzine
tanken? Het verschil is dat de benzine hoewel zij van
eigenaar wisselt, door de transactie niet wezenlijk
verandert. Benzine blijft benzine. Om deze onveranderlijkheid
noemen we goederen of diensten die we voor geld verhandelen
en die ongevoelig zijn voor die transactie ook wel commoditeiten.

Zorgethiek

Hoe anders is dat met de zorg, en zeker met de zorg rond het
levenseinde. Een belangrijk deel van de waarde daarvan is gelegen
in de ‘transactie; in dit geval de zorgende relatie tussen zorgver-
lener en zorgontvanger. De zorgethiek benadrukt dat alles in het
leven en in onze samenleving uiteindelijk draait om zorgende rela-
ties (Gilligan, 1982; Tronto, 1993). Politiek filosofe Joan Tronto
onderscheidt vier fasen of niveaus in zorgende relaties. Het begint
volgens haar met het ‘oog hebben voor’ de zorgbehoefte van de
ander (caring about). Daarna volgt het ‘zorgen dat’ er voor de
ander gezorgd kan worden door daarvoor de juiste randvoor-
waarden te creéren (taking care of). ‘Aan het regelen slaan, zou
je kunnen zeggen. Een volgende, derde fase is het daadwerkelijk
zorgen voor de ander. Dit betreft ook de fysieke handelingen van



230 EUTHANASIE EN DE DOKTER

het zorgen voor de ander (to care for). Als aan deze voorwaarden
is voldaan, kan ook ‘responsiviteit’ ontstaan. Dat is de vierde fase,
waarin de zorgontvanger open staat om de zorg echt te ontvan-
gen (care receiving). Deze responsiviteit zorgt bij de zorgverlener
soms voor positieve ervaringen, zoals dankbaarheid, voldoening
of zelfs zingeving.

Vier fasen van zorg — bij een euthanasieverzoek

Deze vierslag van het zorgethische raamwerk zien we terug in
de ervaringen van artsen. Toegepast op levenseindezorg: de
zorgrelatie begint ermee dat de arts waarneemt dat een patiént
(ondraaglijk) lijdt, en oog heeft voor de daaruit voortkomende
behoefte aan zorg, veiligheid, goede palliatieve zorg, en eventu-
eel euthanasie. Een euthanasieverzoek is in het ene geval meer
invoelbaar dan in het andere. Toch zal een arts altijd vanuit een
grondhouding van bewogenheid (de vraag achter) deze zorgvraag
verkennen: het caring about’. Vervolgens kan de arts ‘take care
of : voorbereidingen treffen om die zorg mogelijk te maken, bij-
voorbeeld door een patiént vragen te stellen, voor te lichten, een
wilsverklaring door te nemen, zichzelf ook voor te bereiden en
de eigen grenzen in kaart te brengen. Snel genoeg kan het tot het
daadwerkelijk verlenen van palliatieve zorg of euthanasie komen:
het ‘caring for! Daarna is het opbeurend wanneer je bij de patiént
in de tijd die nog rest, en ook (later) bij de familie, responsiviteit
(care receiving) bespeurt, bijvoorbeeld doordat zij dankbaar rea-
geren op de gegeven zorg.

Responsiviteit als voorwaarde?

Maar als één ding op voorhand duidelijk is, dan is het dat de fasen
elkaar lang niet altijd 1-2-3-4 opvolgen. Eerder lijkt er sprake van
een zichzelf continu ontwikkelend proces. We lichten hier spe-
cifiek één aspect uit: veel artsen kunnen het verlenen van eutha-
nasie pas overwegen als ze eerst hebben ervaren dat het met die
responsiviteit goed zit. Zo noemt een van de artsen een echte



VIII | WEDERKERIGHEID EN DANKBAARHEID 231

verbinding met de patiént absoluut noodzakelijk om een eutha-
nasieverzoek goed te kunnen afwegen. Het vierde en diepste
zorgethisch niveau, care receiving, staat volgens hem in voort-
durende wisselwerking met het caring about. Zolang de relatie
kil en afstandelijk blijft, is het euthanasieverzoek minder goed
invoelbaar: “Waar het me bij andere patiénten meestal wel lukt
een behandelrelatie op te bouwen, was deze meneer nogal onbe-
naderbaar. (...) Daarom vonden wij het ook moeilijk in te gaan op
zijn herhaaldelijke verzoek om euthanasie’ (verhaal 49).

Omgekeerd kan de afwezigheid van echte verbinding, bijvoor-
beeld wanneer een arts ondanks toenaderingspogingen slechts
afstandelijkheid ontmoet, omslaan in een situatie waarin de arts
zich juist onder druk gezet voelt mee te gaan in een euthana-
sieverzoek. Ingrijpend is het relaas van een arts die beschrijft hoe
hij zich als middel gebruikt voelt om het doel (de euthanasie) te
verwezenlijken, zonder dat er oog is voor zijn eigen positie (ver-
haal 50): ‘Ik voelde me te zeer klemgezet om het euthanasiever-
zoek zorgvuldig te toetsen op vrijwilligheid en ondraaglijkheid’
Soms wordt een euthanasie door die druk juist vertraagd, soms
misschien alsnog versneld. Maar zo'n arts-patiéntrelatie is hoe
dan ook op een lastige leest geschoeid.

Responsiviteit als begin van verdieping
Behalve een noodzakelijke randvoorwaarde voor het goed kun-
nen wegen van het euthanasieverzoek, is echte verbinding tussen
arts en patiént soms ook het eerste stadium van een verdere ver-
dieping en zelfs ‘wederkerigheid’ in de relatie. Soms is dan ineens
niet meer zo duidelijk wie er nu zorgt voor wie (verhaal 51): ‘Het
was een voorrecht om voor hem te mogen zorgen en ik ben hem
dankbaar dat hij eveneens voor mij zorgde. We zijn er inderdaad
samen uitgekomen!

Vervolgens zien we in sommige verhalen vanuit deze wederke-
rige relatie (responsiveness) een beweging terug naar de invoelbaar-
heid van het verzoek (caring about). Het blijkt namelijk voor artsen



263

Over de samenstellers

Theo Boer is hoogleraar Ethiek van de Gezondheidszorg
aan de Protestantse Theologische Universiteit, lid van de
Gezondheidsraad, en voormalig lid van een Regionale
Toetsingscommissie Euthanasie.

Stef Groenewoud is bijzonder hoogleraar ethiek van de

zorg aan de Theologische Universiteit Utrecht (Lindeboom
Leerstoel), en gezondheidswetenschapper en ethicus aan het
Radboudumc Nijmegen. Zijn werk richt zich op goede zorg
naar het levenseinde en ethische vragen rond de inrichting
van zorgstelsels. Behalve in het wetenschappelijk domein deelt
Stef zijn onderzoeksresultaten liefst ook op andere manieren,
bijvoorbeeld via verhalen (narrative medicine). Samen met
Theo Boer en Wouter de Jonge schreef hij het boek Leven met
euthanasie over de ervaringen van nabestaanden.

Wieke Ligtenberg is promovenda in de ethiek aan de
Theologische Universiteit Utrecht. Haar onderzoek richt
zich enerzijds op regionale verschillen in levenseindezorg
en euthanasie en anderzijds op ervaringen van artsen met
euthanasie(verzoeken).



Anderen over Euthanasie en de dokter

"En hoe zou het eigenlijk voor de dokter zelf zijn, zo'n
euthanasietraject? De verhalen liggen soms zwaar op de maag.
Maar ze stemmen me dankbaar dat ik in een land leef waar
euthanasie een optie is. En nog dankbaarder dat Nederland
moedige dokters telt die aan euthanasievragen de aandacht geven
die ze verdienen."

— Pieter Barnhoorn, huisarts

“Wat goed dat deze verhalen gepubliceerd worden. Zo blijft
euthanasie een onderwerp waar we niet over uitgedacht raken.”
—Job Cohen, voorzitter Raad van Toezicht van de NVVE

“De verhalen nodigen uit tot een reflectie die verder gaat dan de
eerste gedachte en emotie. Ze laten zien hoe complex het einde
van een leven kan zijn: soms vol twijfel, soms met opluchting,
altijd met menselijke betrokkenheid. De bundel onthult de lezer
de complexe werkelijkheid achter een beslissing die nooit routine
wordt.”

— Marianne Dees, SCEN-arts, hoofdredacteur ‘Leerboek
euthanasie’

“Een indringende weergave van de emotionele, morele en
menselijke kant van euthanasie. Ook met tienduizend
verrichtingen per jaar is duidelijk dat euthanasie geen ‘normale
zorg’ is en dat ook niet zal worden.”

- Rosanne Hertzberger



“Hulde voor dit gedegen werk! Deze verhalen laten zien dat
euthanasie een moeilijke beslissing is — en dat ook moet blijven. In
lijn met het boek ‘Leven met euthanasie — geliefden vertellen over
hun ervaringen’ gaat het ook bij artsen over diepe communicatie:
met zichzelf, met collega’s én met de patiént en haar/zijn
naaste(n).”

- Wouter de Jonge, oprichter Attendo Uitvaartzorg; mede-
samensteller van ‘Leven met euthanasie’ (2021)

“In deze bundel wordt niets aangeprezen of veroordeeld. Het is
een even heldere als persoonlijke verslaggeving, een unieke
excursie naar de uitgang van ons bestaan.”

- Bert Keizer, arts en filosoof

“In deze aangrijpende verhalen laten artsen zien hoe elke
euthanasievraag hen raakt en hoe ze steeds zoeken naar de
balans tussen goed luisteren naar de patiént en goed blijven
luisteren naar jezelf. Op een indrukwekkende manier voelt de lezer
mee welke impact een euthanasievraag op alle betrokkenen
heeft.”

— Willem Lock, huisarts

“Een mooi en integer boek... ontroerende terugblikken.”
- Rinus Otte, voorzitter College van Procureurs-Generaal

“Dit zijn bijzondere verhalen: ze schetsen niet alleen de situatie
van de patiént maar laten ook goed zien hoe artsen dit beleven.
Elke uitvoering van euthanasie is weer anders, maar het raakt
altijd alle betrokkenen.”

- Winnie Sorgdrager, voormalig minister van Justitie, voormalig
voorzitter van een Regionale Toetsingscommissie Euthanasie



“Deze (soms beklemmende) verhalen en de reflecties daarop
kunnen zowel artsen als patiénten helpen in hun misschien wel
onontkoombare worsteling met euthanasie.”

— Cor Spreeuwenberg, em. hoogleraar huisartsgeneeskunde,
pionier bij euthanasiezorg

“De kracht van dit boek is dat de ervaringen van artsen voor
zichzelf spreken. De verhalen beschrijven indringend en soms
ontroerend wat het voor een arts betekent om het leven van
iemand op diens verzoek te beéindigen.”

- Annemarieke van der Woude, predikant, publicist
levenseindevraagstukken, docent Geestelijke Verzorging
(Radboud Universiteit)

Bestel Euthanasie en de dokter

PR

EUTHANASIE
EN DE DOKTER

wuen van arisen

THEO BORR | STRF GROENEWOUD | WIRKE LIGTENBERG



https://www.skandalon.nl/shop/alle-boeken/755-euthanasie-en-de-dokter.html
https://www.skandalon.nl/shop/alle-boeken/755-euthanasie-en-de-dokter.html

